
 1

闽南人的端午节 

 

石奕龙（厦门大学人类学研究中心教授，福建省民俗学会常务副会长） 

 

在闽南方言当中，端午节俗称“五月节”、“五日节”、“午日节”或“天中节”等。根

据文献记载闽南人的端午节习俗归纳起来大体有三类，一是驱毒、驱虫、禳灾、避邪，如喝

雄黄酒，用雄黄酒涂抹小孩脑门、鼻子、手足等，用雄黄酒喷洒在房子周围、墙上、床下等。

午时用兰草水洗浴，或在午时打些井水储存起来当药用，或在午时采些草药做午时茶，或在

午时炒些盐作为午时盐备用，在门上挂菖蒲、艾枝或柳枝、榕枝、桃枝、大蒜等。给小孩挂

香袋、艾虎、茧虎、系五色长命缕等，都是这类活动。二是吃碱粽子、发糕等仪式食品。三

是有水的地方有“扒龙船”的习俗。如厦门、泉州、漳州、龙海石码、集美、石狮的蚶江、

晋江的深沪、金门、台湾的宜兰、基隆、台南、台北等地，凡是靠河边、江边、海边的城镇

或村落都可能有“扒龙船”的龙舟竞渡活动。 

如乾隆《泉州府志》载，泉州地区昔日端午节“龙舟竞渡（明黄克晦诗：乍采芙蓉制水

衣，蒲觞复傍钓鱼矶。歌边百鸟浮空啭，镜里双龙夹浪飞。倚棹中流风淡荡，回桡极浦雨霏

微。为承清宴耽佳赏，自怪猖狂醉未归。）悬蒲艾及桃枝于门，贴符及门帖。小儿以五色丝

系臂，曰长命缕。（《风俗通》：长命缕，一名辟兵缯。）又以通草象虎及诸毒物，插之。（《岁

时记》：剪彩为小虎，贴于艾叶以戴之。）饮雄黄酒，且噀于房角及床下，云去五毒，小儿则

擦其鼻，沐兰汤。（《大戴礼记》：五月五日，蓄兰为沐浴。）作粽相赠遗。（《风土记》：以蔬

叶裹粘米，谓之角黍，俗云粽。）以米粉或面和物于油内煎之，为之堆。（按：此即菹龟之讹

也。《风俗通》：是日煮肥龟，去骨加盐鼓（豉）麻蓼。名曰：菹龟，取阴阳包裹之象。）合

百药。”光绪版的《漳州府志》云：五月端午，漳州人要“悬艾插蒲，蒸角黍，服雄黄酒，

儿童戴茧虎。俗斗龙舟，富人放标，持豚酒饷之。”乾隆版的《重修福建台湾府志》曰：台

湾人“五月五日各家悬菖蒲、艾叶、榕枝于门，制角黍。以五色长命缕系小儿女臂上，男左

女右，名曰神链；复以茧作虎子花插于首。近海居民，群斗龙舟，虽曰吊屈，亦以辟邪。无

贵贱，咸买舟放中流，箫鼓歌声凌波不绝。或置船头，挂锦绮器物，捷者夺标，鸣锣而去，

以为得采。”而同治《金门志》云：在端午节时，金门人要“门悬蒲艾榕蒜桃枝，并俗所称

火香仙人掌等物。摺红布，画八卦，挂楣端。裂小红纸书对联粘门柱。卷纸如花炮，中实硫

磺，曰磺烟。然烟，书吉祥字于屏户，并燃放于堂奥房隅间皆遍，云可辟毒。作粽相馈遗，

小儿戴茧虎作彩胜，臂系五色丝曰长命缕。妇女拣香草蒜瓣剪彩象小虎，贴艾簪之。饮雄黄

酒，以酒擦儿顶鼻，噀房壁床下，以去五毒。沐兰汤，采百草捣药，或镂小舟，驶池沼浦港，

乘潮涨，驾【舟古】艇鼓乐，唱太平之曲或竞渡为戏。午祀神，以纸为人，写一家生辰，焚

之，名为辟瘟。”道光年间编撰的《厦门志》卷十五《风俗记》则载，在厦门，“五月五日端

午，悬蒲、艾、桃枝、榕枝于门，（及俗所称火香仙人掌等物。）粘符制采胜及棕相馈遗。（妇

人、小儿臂系续命缕，簪艾虎、茧虎及符。饮雄黄酒，并以酒擦儿顶、鼻，噀房壁、床下以

去五毒。浴百草汤，曰兰汤。以纸为人，写一家生辰，焚之水际，名曰辟瘟。）竞渡于海滨，

（龙船分五色，惟黑龙不出。）富人以银钱、扇帕悬红旗招之，名曰插标，即古锦标意。事

竟，各渡头敛钱演戏，【舟古】仔船为主，或十余日乃止。”有的药店也施舍一些香袋给小孩

避邪用。有的地方的农村还要用粽子等祭祀神灵，在田头敬“田头土地公”，在家里熏烧艾

草、蒲根、稻草等，并将灰烬送到路边，谓之送蚊。 

由此看来，在清代，闽南人过端午节的主要活动为驱邪、驱毒、驱虫，做粽子，河边和

海边的聚落常有龙舟比赛与演戏的节目，而且一般从五月初一就开始热闹。如泉州地区五月

初一开始“采莲，城中神庙及乡村之人以木刻龙头击鼓锣迎于人家，唱歌谣，劳以钱或酒米。”



 2

有的地方如有龙舟竞渡，也会延续多日，如清代厦门的龙舟竞渡有时能持续十来天。 

到了民国时期，端午节仍比较热闹，以厦门的情况为例，《民国厦门市志》卷二十《礼

俗志》记载：“五月初五日曰‘中天节’，俗称五月节。饰龙舟竞渡，曰‘斗龙船’，以银钱

扇帕为锦标，曰‘插标’，纪念屈原沉江遗意。制角黍‘棕’，互赠亲友。俗以此日食棕，曰

可脱破裘，因过此则气候渐热，不再冷也。悬菖蒲、柳枝、松、艾、蒜于门，曰‘五瑞’。

儿童缚彩线于手，曰‘长命缕’。焚硫磺炮，以其烟写吉祥字于门，谓可辟毒去秽。”根据此，

可以看到，民国时期厦门的端午节，划龙船排在第一位，并且开始把龙船竞渡解释为纪念屈

原，门上悬挂的驱毒物多了一种，而且有一种可能是写错了，这就是“松”枝。实际上这应

该是“榕”枝。这可能是由于闽南方言中，两者的差别非常小，因此把“榕”误记成了“松”。

此外，民间则流行“五日节，柳枝菖蒲艾”的俗语，表明多数人是插柳树枝、菖蒲和艾枝。

此外，从该记载中，还可以看到一点变化，即民国时期用硫磺烟来驱毒驱虫，而不是用传统

的雄黄，这应该是搞错了，因为当时闽台各地的闽南人仍用雄黄来驱毒，而不是用硫磺。另

外，仍有给小孩挂香袋与长命缕的习惯。此外，还有一些小孩的娱乐活动，人们认为在午时

可以将蛋立起来，所以在午时，许多小孩乐此不疲，并相互竞赛。由此看来，民国时期的闽

南人的端午节也很热闹。 

1949 年以后到“文革”前，厦门人到端午节时还是比较有传统气氛的，不过，龙舟赛

已不在鹭江里举行了，而是改在集美学村的龙舟池里举行，同时，这种赛事多改为政府组织，

而不是民间自我组织了。除了扒龙船竞赛外，当时还见过抓鸭子比赛，即在池边或船上固定

一根或几根上面抹了油的圆木伸向池子中，圆木末端挂一笼子，内关一只鸭子，参赛者需光

着脚，从圆木上走到圆木末端打开笼子抓鸭子，如顺利抓到，鸭子就归胜者。由于圆木抹了

油很滑，参赛者在圆木上一不平衡就会掉到水中，所以参赛者都要是游泳的好手才行。如果

到最后，都没有人可以顺利地走过圆木抓到鸭子，就把鸭子放于水池中，让几位参赛者一起

下水去捉，谁捉到就归谁。（图 8）此外，在那个年代，还有比较多的人家在门上悬挂菖蒲、

艾叶枝条，或榕枝与桃枝等避邪驱毒，有的人家也会给孩子挂一香袋，以避邪；有些人家也

会在午时打水加热后给孩子洗澡，有的则以这天到海里去游泳的方式来替代上述洗浴的意

义，使得端午节还有那么一点传统驱毒避邪的气氛。当然，商家也会乘此机会大肆推销碱棕，

城里人通常买些吃，或用于孝祖。农村里多数还是自己动手做些节日的仪式食品，如炸枣、

柴梳包、索仔股或粽子等，敬神、孝祖。 

然而，到现在，端午节好像已没有什么过节的气氛了。上述的许多习俗都已不复存在了。

政府有时偶尔组织一下龙舟赛，但由于不经常，因此也没有什么吸引力和气氛。民间除了吃

粽子外，其他的习俗几乎消失殆尽，只是偶尔还看到某些人家在门上插些桃枝、榕枝辟邪，

但却没有菖蒲与艾叶，这是因为城市中到处种的是有选择的园艺植物，野生植物已难见踪影。

有极各别的人家还按昔日过节的传统，买粽子等“孝祖”。但其他如能表现妇女女红技艺的

香袋、艾虎等似乎没有了。用雄黄酒驱毒虫和其他东西如五色“长命缕”等，因被说成是迷

信也难得一见。所以，现在厦门市区中的端午节民俗活动，只剩下吃粽子一项比较常见，而

且这也是在商家的炒作下，才得以遗留下来。（图 9）不过，在厦门郊区的同安、翔安等乡

间，人们还保留了比较传统的做法。民俗活动较多、节日气氛也更浓些。不过，同安乡间在

端午节里并不包粽子，而是做些油炸的食品，如内包甜花生酥、糖花生碎的圆形炸枣、内包

糖花生碎的柴梳包和俗称“索仔股”的小麻花等，并带着这些食品去村庙祭祀，也到祠堂孝

祖，在自家的大门口祭“好兄弟”、“老大公”等。由于是在农村，人们还找得到菖蒲、艾叶

等，所以，他们常会在门上挂这些东西避邪驱毒。 

当然，闽南还有些乡间，端午节的气氛也比较浓郁，如漳州九龙江边的村落，有的在四

月份就开始忙碌起来，有的建造或修葺龙舟。到了五月初一，就开始做粽子、发糕等仪式食

品，并带它们到江边的水仙尊王庙祭拜，安装好龙舟并加以祭祀和开光，做好竞渡比赛的准



 3

备。有的甚至在午夜点上船灯，游江纪念水神或屈原等。端午在这里还是乡间盛大的聚会，

由于各村社的热闹日子不一，周边友好村社的人都会组团互相来往，交流信息、友情参赛、

互相切磋“扒龙船”的技艺，共同欢度节日。 

此外，闽南有的地方的端午节也有些比较特别的节目，如清代与台湾鹿港对渡的蚶江港，端

午节不但在蚶江的海港里举行“扒龙船”竞赛和抓鸭子活动，而且，还在海上进行相互泼水

的活动。海上泼水活动在农历五月四日下午举行，两点钟左右，也没有什么正式的信号，海

上的各船之间就开始泼起水来，当两船靠近或几条船接近时，船上的姑娘、小伙子就用小桶、

小盆等，舀起海水，奋力向其他船上的人泼去。在泼水混战中，你泼过去，他泼过来，泼水

声、吆喝声、呐喊声、尖叫声、嬉笑声混成一片，整个古渡头的海港里就像一片欢乐的海洋。

当一拨人闹腾够了、累了，就上岸休息，换另一拨人上船继续狂欢，整个海上泼水活动持续

将近三个小时，虽然参与泼水的人浑身上下湿透，也累得上气接不上下气的直喘，但人们的

脸上都绽开灿烂的笑容，一副心满意足、开心得不得了的模样。因为在当地人心目中，这泼

洒出去的海水是保佑平安、寄托幸福的“圣水”，在这个场合里，谁要是被泼得湿漉漉的，

沐浴“圣水”较多，他就是有福之人，海神爷会保佑他万事如意，好运连连。因此，人们乐

此不疲，从而也使得当地的端午节有些与众不同。（图 10） 


